Die Entstehung des ersten Evangeliums

Eine literarisch-historische Synthese

Hauptteil
Das Ur-Evangelium im nachtempelzeitlichen Kontext
Die Passion als literarische Delegitimierung des Tempels
Auferstehung als Neuanfang einer Diaspora-Religion
Mission und Historisierung als strukturelle Konsequenzen
Marcion als Zeuge friher Textvielfalt
Kanonbildung als Siegergeschichte

Appendices
Appendix I: Marcion — Person, Werk und Bedeutung
Appendix II: Von der Vielfalt zum Kanon - Uberlieferung, Datierung und
Textgeschichte der Evangelien
Appendix lll: Glaube ohne historischen Jesus — Kontinuitat der ethischen
Botschaft

Prelude

Unser Glaube — oder genauer: unser Bild vom Glauben - ist seit Jahrhunderten gepragt.
Ganz gleich, ob wir glaubig sind oder Atheisten.

Musik, bildende Kunst, Literatur, Zitate — all das formt ein inneres Bild dessen, was wir unter
,Glauben” verstehen. Dieses Bild entsteht selten aus eigener Lekture. Es wird weitergegeben: im
Elternhaus, im Unterricht, durch GroBeltern, durch gesellschaftliche Selbstverstandlichkeiten.
Wir glauben meist das, was man nach allgemeinem Konsens glauben soll.

Naturlich konnten wir uns selbst ein Bild machen. Die Bibel lesen.

Aber seien wir ehrlich: Vor allem das Alte Testament ist sperrig. Langatmig, teilweise droge, nicht

selten gewaltsam. Vergnugen bereitet diese Lekture kaum.

Aber das scheint auch gar nicht notig zu sein.
Wir kennen die Geschichten ja. Die Bilder. Die Motive.

Wirklich?

Ein Beispiel:
Eva wurde aus der Rippe Adams geschaffen.



Das qilt als allgemeiner Topos. Und kaum ein anderes Bild hat das Machtgefalle zwischen Mann
und Frau so nachhaltig gepragt.

Aber stimmt das?

Sie folgen mir noch nicht?
Dann machen wir einen kleinen Test.

Sagt die Bibel, dass Eva aus der Rippe des Mannes geschaffen wurde?
Ja oder nein?

Wenn Sie ,Ja" angekreuzt haben, nehmen Sie nun bitte eine Bibel zur Hand und schlagen Sie
Genesis 1, Vers 26 auf.

Sollten Sie Uberrascht sein, legen Sie diesen Text fur einen Moment beiseite.

Die Entstehung des ersten Evangeliums — eine literarisch-historische Synthese
Abstract

Dieser Essay entwickelt eine literarisch-historische Gesamtsynthese zur Entstehung des ersten
Evangeliums auf Grundlage der Rekonstruktion des marcionitischen Evangeliums (nach Matthias
Klinghardt u. a.). Ausgangspunkt ist die Annahme, dass kein gesicherter historischer Jesus im
Sinne antiker Biographie nachweisbar ist und dass das alteste Evangelium als bewusst
komponiertes literarisches Werk nach 70 n. Chr. im Kontext der judischen Diaspora entstand.

Im Zentrum steht nicht die Rekonstruktion einzelner Logien oder Uberlieferungsschichten, sondern
die Analyse der inneren Logik, Dramaturgie und Symbolik des Evangeliums als geschlossener
Text. Die Passion wird als literarische Abrechnung mit dem tempelzentrierten Priestertum gelesen,
die Auferstehung als narrativer Neuanfang einer nachtempelzeitlichen Diaspora-Religion. Mission
und Historisierung erscheinen nicht als spatere kirchliche Zusatze, sondern als strukturelle
Konsequenzen der Entstehungssituation.

Der Text versteht sich als Briicke zwischen aktueller Fachforschung (Klinghardt, Vinzent, Roth,
BeDuhn u. a.) und einer koharenten, fur Nicht-Spezialisten nachvollziehbaren Gesamtdeutung. Er
erhebt keinen Anspruch auf letzte historische Gewissheit, sondern auf logische Stringenz,
minimale Zusatzannahmen und die Fahigkeit, offene Fragen in einem stimmigen Gesamtbild
zusammenzufuhren.

Methode
Literarische Gesamtlektiire des Evangeliums als koharente Komposition



Kontextualisierung im nachtempelzeitlichen judisch-hellenistischen
Diaspora-Milieu

Anschluss an aktuelle literar- und textgeschichtliche Forschung zum
marcionitischen Evangelium

Verzicht auf atomistische Exegese einzelner Verse zugunsten von
Dramaturgie, Symbolik und Gesamtintention

Zentrale Thesen (Claims)
1.  Kein gesicherter historischer Jesus erforderlich
Das Modell erklart die Entstehung des Evangeliums vollstandig ohne einen
biographisch greifbaren historischen Jesus.
2. Das erste Evangelium ist ein literarisches Werk nach 70 n. Chr.
Es reagiert auf Tempelzerstorung, Diaspora-Situation und religiose
Neuorientierung.
3. Die Pilatus-Szene ist von Beginn an literarisch intendiert
Sie fungiert nicht primar als Jesus-Prozess, sondern als innerjudische Anklage
gegen das gescheiterte Priestertum.
4. Die Passion delegitimiert den Tempel
Kreuzigung, Tempelvorhang und Reaktionen der Figuren bilden eine
geschlossene Argumentation Uber das Ende des Kultsystems.
5. Die Auferstehung ist kein Ereignis in der Zeit, sondern fiir die Zeit
danach
Sie markiert keinen Ruckkehrpunkt, sondern einen Deutungs- und
Orientierungswechsel.
6. Mission ist strukturell urspriinglich
Der Missionsauftrag ergibt sich logisch aus der Diaspora-Situation und ist kein
spater kirchlicher Einschub.
7. Historisierung ist ein Erfolgsfaktor, kein Ursprung
Sie setzt sich durch, weil sie erzahlerisch, sozial und missionarisch
anschlussfahig ist.
8. Marcion ist Zeuge, nicht Erfinder
Er dokumentiert frihe Textvielfalt und einen bereits laufenden Konflikt um
Historisierung und Judaisierung.

Abgrenzungen und Grenzen
Keine textkritische Rekonstruktion einzelner Logien
Keine dogmatische oder konfessionelle Argumentation
Keine definitive historische Rekonstruktion, sondern ein plausibles
Entstehungsmodell
Der Text versteht sich als Synthese, nicht als Ersatz fachwissenschaftlicher



Detailarbeit

Zielgruppe
historisch interessierte Laien mit vertieftem Interesse
Theologen und Religionshistoriker als Diskussionsangebot
Leser, die eine stringente Gesamtdeutung jenseits traditioneller Lehrmodelle
suchen

Die Entstehung des ersten Evangeliums

Einleitung

Seit mittlerweile Jahrzehnten studiere ich die christliche Religion, in allen Facetten.

Privat Uber Bucher und YouTube-Vortrage von beispielsweise Hitchens oder Bart Ehrman. Mit der
Zeit hat sich eine nicht unerhebliche Bibliothek angesammelt.

Und das als Atheist - weil ich verstehen will.

Gedanklich bin ich dabei verschiedene Wege gegangen - Uber die klassische Auslegung der evang.
Theologie und Textkritik, deren Kritiker wie Ludemann und spater Detering und Doherty hin zur
niederlandischen Radikalkritik.

Letzteres - Jesus nicht historisch sondern als Mythos verstanden - hat schon viele logische
Bruche in den Evangelien sowie ihrer Entstehungsgeschichte geschlossen.

Aber eben nicht alle. Da gibt es in der Textkritik noch die geheimnisvolle Quelle Q, die Pilatusszene,
die eindeutig ein literarischer Einschub sein muss. Ebenso wie der Missionsgedanke, der nach all
meiner bisherigen Literatur ebenso ein nachtraglicher Einschub der entstehenden Kirche sein
musste, weil er so gar nicht in die Zeit Jesu passte.

Bis ich nun auf das Buch von Matthias Klinghardt, ,Das alteste Evangelium und die Entstehung der
kanonischen Evangelien”, gestoBen bin.

Matthias Klinghardt war Professor flir Neues Testament und Alte Kirche und gehért zu denjenigen
Forschern, die die Textgeschichte der Evangelien konsequent literar- und Uberlieferungskritisch
neu untersuchen.

Klinghardt GUbernimmt dabei, wie auch andere, die Aufgabe das urspringliche Evangelium Marcions
zu rekonstruieren und argumentiert methodisch Uberzeugend daflr, dass dieses Evangelium alter
ist als die kanonischen Evangelien, ihnen gar zugrunde liegt.

Die zusatzliche hypothetische Quelle Q wird nach ihm nicht mehr benotigt.

Desweiteren wird von ihm auch die urspriungliche Datierung der vier kanonischen Evangelien durch
Harnack begriindet in eine jingere Zeitperiode verschoben.



Weitere neuere Forschung (u. a. Markus Vinzent) weist darauf hin, dass die kanonischen
Evangelien vor ca. 170 n. Chr. nicht eindeutig bezeugt sind und sich erst spat liturgisch
durchsetzen. Somit ware die rekonstruierte Fassung des Marcion Evangeliums von Matthias
Klinghardt der alteste Ursprung der Evangelien, den wir haben.

Markus Vinzent war Professor flr Theologie und Religionsgeschichte am King’s College London
und ist Fellow am Max-Weber-Kolleg der Universitat Erfurt. Er gehort zu den Forschern, die die
Entstehung des Christentums konsequent text- und rezeptionsgeschichtlich untersuchen.

,Im 15. Jahr der Herrschaft des Kaisers Tiberius kam Jesus hinab nach Kapharnaum, einer
Stadt in Galilaa”
... So einfach beginnt Klinghardts Rekonstruktion des Evangeliums Marcions.

Was sind die wichtigsten Erkenntnisse Klinghardts — und wie sich zeigt: auch anderer Forscher wie
Markus Vinzent, Dieter T. Roth, Jason BeDuhn, Joseph B. Tyson sowie in weiterfuhrenden
Ansatzen der niederlandischen Radikalkritik (u. a. van den Bergh van Eysinga), die bereits frih die
literarische und nicht-historische Struktur der Evangelien betont haben — zum
Ursprungsevangelium?

Nun erstmal ist es deutlich kurzer. Es enthalt keinerlei Kindheits- und Jugendgeschichten, Jesus
,erscheint” als Erwachsener auf der Buhne der Geschichte. Und am Ende verlasst er die
Geschichte genauso unspektakular nach der Auferstehung, ganz ohne Himmelfahrt.

Es enthalt so gut wie keine Ruckbezuge zum alten Testament, ist insgesamt viel weniger
,historisierend”.

Aber: es enthalt schon die Pilatusszene sowie den Missionsbefehl! Also doch keine nachtraglichen
Einschube? Wenn dem so ist, dann muss das Grunde haben. Zumal Klinghardt das Urevangelium,
sehr vorsichtig, frihestens auf die Jahre 80-90 datiert.

Wenn schon von Beginn an eine vollstandig literarisch konzipierte Geschichte wie der Prozess mit
Pilatus im Urevangelium enthalten war, konnte es dann nicht sein, das ...

In diesem Moment begann ich das Urevangelium neu zu lesen, nicht erneut, sondern anders. Eine
andere ,Lesart”. Und plotzlich verschwanden auch die letzten logischen Brliche - ich konnte eine in
sich kongruente, logische und geschlossene Geschichte nicht nur im Urevangelium selbst finden -
sondern mit einer ebenso klaren Entstehungsgeschichte verbinden, die die Urspriinge nicht nur
theologisch sondern auch soziologisch vollstandig erklaren kann - direkt verbunden mit den
Inhalten und Aussagen des Urevangliums.

Es war ein langer Weg fur mich. Er hat sich gelohnt.

Methodischer Hinweis

An dieser Stelle sei ein Unterschied meiner Lesart zur klassischen Textkritik ausdricklich benannt.
Textkritische Exegese sucht in jedem Logion, in jeder Wortstellung, in jeder Konjunktion primar
Theologie. Sie liest die Evangelien atomisiert, Satz fur Satz, Fragment flr Fragment.

Ich habe mir erlaubt, anders zu lesen. Nicht gegen diese Methode — sondern erganzend zu ihr.

Ich lese das Evangelium von oben her, als zusammenhangende literarische Komposition. So, wie



man jede andere antike Literatur liest: nach Dramaturgie, Spannungsbogen, Symbolik und
Gesamtintention.

Erst auf dieser Ebene — der Ebene der ganzen Geschichte — erschlieBt sich fur mich der Sinn vieler
Szenen, die isoliert betrachtet widerspruchlich oder problematisch erscheinen.

Dieser Text versteht sich nicht als textkritische Detailanalyse einzelner Logien, sondern als
literarisch-historische Gesamtsynthese. Er fragt nicht primar nach der Entstehung einzelner Verse,
sondern nach der inneren Logik des Evangeliums als Ganzem und seiner Plausibilitat im
nachtempelzeitlichen Kontext.

Diese Perspektive ist nicht textkritisch im engen Sinn, aber literarisch konsequent. Und sie ist es,
die mir eine in sich geschlossene Entstehungsgeschichte des ersten Evangeliums plausibel
gemacht hat.

Und diese Geschichte mochte ich Ihnen hiermit erzahlen ...

Ps: Aus urheberrechtlichen Grinden kann ich leider den rekonstrukturierten Text des Marcion-
Evangeliums nicht mit angeben. Alle zitierten Evangeliums-Textstellen nach Matthias Klinghardt,
das Evangelium des Marcion.

Die Entstehung des ersten Evangeliums

Prolog

Um das Jahr 66 unserer Zeitrechnung befand sich das Judentum in einem Zustand tiefgreifender
innerer Zersplitterung. Tempelpriester, levitische Eliten, Schriftgelehrte, apokalyptische
Bewegungen und politische Widerstandsgruppen rangen um religiose Deutungshoheit und
gesellschaftliche Fihrung. Der Tempel in Jerusalem fungierte dabei zugleich als religioses
Zentrum, politisches Machtinstrument und okonomischer Knotenpunkt.

Der judische Aufstand gegen Rom eskalierte diese Spannungen. Wie absehbar, wurde die Revolte
militarisch niedergeschlagen; im Jahr 70 n. Chr. zerstorten die Romer Jerusalem und den Tempel.
Mit diesem Ereignis verlor das tempelzentrierte Priestertum seine institutionelle Grundlage und
seine religiose Legitimation. Die kultische Mitte war vernichtet, der traditionelle
Herrschaftsanspruch delegitimiert.

In der Folge zerstreuten sich groBe Teile der judischen Bevolkerung in die Diaspora. Dort
entstanden neue Gemeinden unter Bedingungen, die sich grundlegend von der friheren
Tempelordnung unterschieden: Leben unter romischer Herrschaft, religioser Pluralismus, kulturelle
Mehrsprachigkeit und das alltagliche Zusammenleben mit Nichtjuden.

In diesem Umfeld formierte sich ein neues religioses Deutungsangebot. Es verzichtete auf
Tempelkult, Opfer und ethnische Abgrenzung und formulierte stattdessen eine universale
Hoffnung: Erlosung nicht durch Gesetz oder Herkunft, sondern durch eine heilsgeschichtliche
Gestalt, die den Zusammenbruch der alten Ordnung deutete und transzendierte.



Dieses Deutungsangebot nahm literarische Gestalt an. Ein gebildeter Autor im griechisch-
romischen Raum verfasste ein Evangelium — kein Augenzeugenbericht, sondern ein bewusst
komponiertes Glaubensdokument. Die zentrale Gestalt, Jesus, erscheint nicht als politischer
Rebell, sondern als unschuldig leidender Gerechter, dessen Scheitern zugleich Anklage und
Neuorientierung ist.

Der Autor verlegt die Geschichte in die Zeit vor der Tempelzerstorung, schreibt aber flir Menschen
in der Diaspora nach der Katastrophe.

Von Beginn an ist dieses Evangelium missionsorientiert. Es richtet sich an Menschen in der
Fremde, an Juden und Nichtjuden gleichermafBen, und setzt ein friedliches Zusammenleben unter
romischer Ordnung voraus. Jesus ist hier kein Apokalyptiker- er gibt den Menschen im hier und
jetzt des ausgehenden 1. Jhd. in der Diaspora vor allem eines - Hoffnung.

Die Botschaft ist universal, nicht national; ethisch, nicht kultisch; erzahlend, nicht gesetzlich.

Synthese: Ein mdgliches Entstehungsmodell der Jesus-Uberlieferung

1. Ausgangslage: Kein gesicherter historischer Kern

Fur einen historischen Jesus im Sinne antiker Biographie existiert keine zeitnahe, unabhangige
Evidenz:
keine zeitgenossischen Berichte
keine judischen Quellen aus Palastina
keine romischen Verwaltungsakten
keine Erwahnung vor der Mitte des 2. Jahrhunderts auBerhalb christlicher
Texte

Selbst die frUhesten paulinischen Texte, sie sind erst ab der Mitte des 2. Jahrhunderts sicher
bezeugt, kennen keinen biographisch greifbaren Jesus, sondern einen kosmisch-theologischen
Christus:

Offenbarung, Erlosung, Kreuzigung als Heilsereignis

keine Geburt, keine Wunderbiographie, kein Pilatus, kein Galilaa

Das legt nahe: Der fritheste Jesus ist ein mythisch-theologisches Konstrukt,
kein historischer Lehrer.

2. Entstehung eines literarischen Evangeliums nach 70 n. Chr.

Nach der Tempelzerstorung 70 n. Chr. entsteht auBerhalb Palastinas — im griechisch-romischen
Raum - ein erstes zusammenhangendes Evangelium (Ur-Lukas oder verwandter Texttyp):

Merkmale:
literarisches Werk, nicht Augenzeugenbericht



gebildeter Autor, griechische Rhetorik
grobe Kenntnis judischer Verhaltnisse, aber aus der Distanz
deutliche Anpassung an romische Ordnungsvorstellungen

Zentral:
Pilatus-Szene bereits enthalten
Schuldverlagerung von Rom auf ,die Juden”
Jesus erscheint als unschuldig leidender Gerechter

Diese Pilatus-Szene ist nicht historisch rekonstruierbar, sondern literarisch
motiviert:

kein denkbarer Augenzeuge

politisch funktional

rhetorisch durchkomponiert

Das spricht nicht gegen friihe Entstehung, sondern fiir eine friihe literarische
Konstruktion.

3. Die Pilatus-Szene als innerjudische Anklage — nicht primar als Jesus-Prozess

Die Pilatus-Szene ist keine historische Gerichtsreportage und auch keine primare Anklage Jesu,
sondern eine literarisch konstruierte Anklage gegen das jiidische Priestertum, insbesondere
gegen die tempelzentrierten Eliten Jerusalems.

Historischer Hintergrund:

Vor 70 n. Chr. war das Judentum nicht homogen, sondern tief gespalten:
Tempelpriestertum (Sadduzaer, Leviten, aristokratische Kreise)
pharisaische Lehrtraditionen
apokalyptische Bewegungen
politisch-religiose Radikalisierung bis hin zum Aufstand

Das Tempelpriestertum war:
eng mit romischer Verwaltung verflochten
auf Machterhalt bedacht
verantwortlich fur religiose Zentralisierung

Der judische Krieg und die Tempelzerstorung bedeuteten:
vollstandigen Zusammenbruch dieses Systems
Verlust religioser, politischer und moralischer Legitimation

Literarische Funktion der Pilatus-Szene:
Pilatus erscheint:
zogernd
vernunftorientiert



nicht initiativ handelnd
Die treibende Kraft sind:
Hohepriester
Tempelaristokratie
,die Fuhrer" des Volkes
Damit wird nicht Rom, sondern das judische Priestertum als moralisch
bankrott dargestellt

Die Szene ist eine nachtragliche theologische Deutung des Untergangs
Jerusalems:

Nicht Rom hat Israel zerstort — Israel hat sich durch sein korrumpiertes Priestertum
selbst zerstort.

Jesus fungiert dabei nicht als Angeklagter im historischen Sinn, sondern als
literarischer Spiegel, an dem das Versagen der religiosen Elite sichtbar gemacht wird.

Die Pilatus-Szene ist damit:
innerjudische Abrechnung
nachtempelzeitliche Sinnstiftung
Verarbeitung kollektiver Katastrophe

Sie erklart warum der Tempel untergehen musste — nicht wie Jesus historisch starb.
3a. Die Passion als geschlossene literarische Komposition der Delegitimierung des Tempels

Nimmt man die eindeutig literarisch geformte Pilatuserzahlung aus dem Kontext, bleibt von der
Passionserzahlung kein stringenter Handlungsfaden mehr ubrig.

Die Passionsdarstellung ist damit keine lose Abfolge einzelner Leidensstationen, sondern eine
stringent komponierte literarische Einheit, deren innerer Fokus nicht primar auf dem Leiden Jesu,
sondern auf der endgiltigen Delegitimierung des tempelzentrierten Priestertums liegt.

3al. Die Kreuzigung als Urteil liber das Priestertum — nicht liber Jesus

In der narrativen Logik der Evangelien ist Jesus von Beginn an als unschuldig markiert:
Pilatus findet keine Schuld,
Selbst Herodes Antipas findet keine Schuld und schickt Jesus zu Pilatus
zuruck
die Anklage bleibt diffus,
der Tod erfolgt ohne juristisch nachvollziehbaren Tatbestand.

Gerade diese Unschuld ist entscheidend:
Die Kreuzigung fungiert nicht als Strafe flir Jesus, sondern als sichtbares Resultat



des moralischen und religiosen Versagens der priesterlichen Flihrungsschicht.

Das Priestertum:
instrumentalisiert romische Macht,
verrat seine religiose Verantwortung,
opfert einen Gerechten zum Machterhalt.

Die Kreuzigung ist damit kein Heilsereignis im kultischen Sinn, sondern ein
Anklagezeichen:

Wer den Gerechten totet, hat seine religiose Legitimation verloren.

3a2. Das Kreuz als Spiegel des gescheiterten Tempels

In der erzahlten Welt des Evangeliums Ubernimmt das Kreuz die Rolle, die zuvor dem Tempel
zukam:

Ort der Entscheidung

Ort der Offenbarung

Ort der Wahrheit

Nicht der Tempel offenbart Gott — sondern das Geschehen auBerhalb der Stadt,
jenseits des Kultzentrums.

Die Botschaft ist eindeutig:
Der Tempel schutzt nicht mehr vor Unrecht.
Das Priestertum ist nicht mehr Mittler des Gottlichen.
Kultische Ordnung garantiert keine moralische Ordnung.

Im Augenblick des Todes
Zerreif3t der Tempelvorhang
Erkennt ein romischer Centurio: ,Wahrhaftig, dieser Mensch war gerecht!”
und die Menschen stellen fest: ,Denn die Verwdistung Jerusalems ist
nahegekommen.”

Die Vernichtung Jerusalems wird ,vorausgesagt”, und der Grund ist die Initiative zur Ermordung

des Gerechten durch die Priester, die ihn nicht als solchen erkannt haben. Im Gegensatz zu einem
romischen Soldaten.

3a3. Der zerrissene Tempelvorhang als finales Symbol



Der zerrissene Tempelvorhang ist kein mystisches Detail, sondern der Schlusspunkt der
literarischen Argumentation.

Er bedeutet:
Der Tempel ist offen = kein Heiligtum mehr.
Die kultische Trennung ist aufgehoben - der Tempel ist Uberfllssig.

Nicht Gott verlasst den Tempel — der Tempel hat sich selbst entleert.

Der Vorhang zerreiBt nicht als Zeichen neuer Zuganglichkeit, sondern als Symbol der
Bedeutungslosigkeit:

Wenn das Heiligtum offenliegt, wird es nicht mehr gebraucht.

3a4. Die Passion als nachtempelzeitliche Sinnstiftung

Diese Komposition ist nur nach 70 n. Chr. sinnvoll:
nach dem realen Untergang des Tempels,
nach dem Scheitern des Priestertums,
nach dem Verlust der kultischen Mitte.

Die Passion erklart rickblickend:
warum der Tempel untergehen musste,
warum sein Untergang gerecht war,
warum eine neue religiose Orientierung notwendig wurde.

Jesus ist dabei nicht Ursache, sondern Deutungsfigur:
Er verkorpert literarisch das, was das Priestertum zerstort hat.

3a5. Ergebnis von Punkt 3a

Die Passionsgeschichte ist:
keine historische Prozessakte,
keine reine Leidensbiographie,
kein kultischer Opfermythos im klassischen Sinn,

sondern eine theologisch-literarische Abrechnung mit dem tempelzentrierten
Judentum.

Die Reihenfolge ist entscheidend:



moralisches Versagen der Priester
ungerechter Tod des Gerechten
Entleerung des Tempels

Ende des Kultes

ok b=

Notwendigkeit einer neuen religiosen Ordnung

Die Passion ist kein Bericht lGiber das Ende Jesu,
sondern das literarische Urteil liber das Ende des Tempels.

4. Auferstehung als literarischer Neuanfang der Diaspora-Religion

Bei der Begegnung des Auferstandenen mit Emmaus und Kleopas wird nochmals ausdrucklich
benannt:

... wie den die Hohenpriester und unsere Obersten zur Todesstrafe auslieferten und ihn
kreuzigten.”

Es werden nicht die Romer beschuldigt. Es ist das System, das den Gerechten opfert, das als
bankrott erscheint. Literarisch wird erneut markiert, dass das alte religiose System an seiner
eigenen Unfahigkeit gescheitert ist.

Jesus und der neue notwendige Weg des Glaubens werden zunachst nicht erkannt. Erst als sie das
Brot von Jesus empfangen, erkennen sie den neuen Weg, den sie anschlieBend auch den Aposteln
mitteilen. Dort teilt er den Fisch mit den Aposteln, bevor er sie aus Jerusalem nach Bethanien fuhrt
— einen kleinen, unscheinbaren Ort, weg vom Ort des Kultes, weg vom (zukunftig zerstorten)
Jerusalem.

Bethanien besitzt kein Gegenheiligtum: Es gibt dort keine religiose Autoritat, kein Zentrum.

Wie auch - weit weg in der Diaspora.

Seine letzte Tat ist die Aussendung der Apostel zur Missionierung unter den Heidenvolkern.
Danach heif3t es schlicht: ... da ging er von ihnen fort.”

So endet das Evangelium des Marcion, ganz ohne Himmelfahrt — ein klarer, sauberer literarischer
Schlusspunkt. Der Buhnenvorhang fallt.

Die Auferstehung ist hier kein Ereignis in der Zeit, sondern ein Ereignis flr die Zeit danach.
Sie markiert nicht die Rlickkehr Jesu, sondern den Beginn einer neuen geschichtlichen
Orientierung nach der Katastrophe.

Die Geschichte endet mit einem Auftrag fur die Zukunft: ein Ziel fur die neue Bewegung,
Sinnstiftung — genau das, was nach der Katastrophe zur Neuorientierung in der Diaspora dringend

benotigt wird.

Die Kreuzigung ist nicht das Ende der Geschichte:



Am Grab erfahren die Frauen: Es gibt Hoffnung, ein Weiter.

Die Engel bestatigen kein Wunder, sondern legitimieren eine neue Deutung: Das
Geschehen ist nicht sinnlos, sondern muss erinnert und neu verstanden werden.

Noch will oder kann das nicht jeder sehen.

Erneut wird betont, wer fur die Katastrophe der Tempelvernichtung verantwortlich ist: die
Priester und die Elite des alten Systems.

Die Leidenszeit dauert noch an.

Noch kann nicht jeder die Zeichen der Hoffnung erkennen.

Erst als Brot und Fisch — als Symbol der Botschaft des Gerechten — empfangen werden,
werden die Zeichen der Hoffnung sichtbar.

AuBerhalb des religiosen Zentrums erhalten die Apostel den neuen Weg: Erzahlt dies den
Heiden, unter denen die Leser langst leben.

In beiden Fallen — in der Emmaus-Szene wie auch bei den Aposteln — verschwindet Jesus, sobald
er erkannt wird:

Er ist keine dauerhaft anwesende Figur.

Er ist kein Lehrer mehr.

Er ist kein Kultobjekt.

Er ist eine Deutungsfigur, die sich entzieht, sobald sie verstanden ist.

Die ersten Teile des Evangeliums wirken in dieser Lesart vor allem als Charakterisierung des
Gerechten und als dramatische Vorbereitung.

5. Marcion als Zeuge friiher Textvielfalt (ca. 140 n. Chr.)

Marcion begegnet bereits:
mehreren Evangelienversionen
massiven Textunterschieden
bewussten Verknuipfungen mit dem Alten Testament

Er kritisiert:
die Historisierung Jesu
die Anbindung an Gesetz und Propheten
die nachtragliche ,Judaisierung” des Evangeliums

Wichtig:
Im rekonstruierten Marcion-Evangelium gibt es keinen Dualgott
Gott ist auch dort der Vater Jesu
Der Vorwurf des ,zwei-Gotter-Systems” ist polemische Zuschreibung



&J Marcion ist kein Erfinder, sondern Zeuge eines bereits laufenden
innerchristlichen Konflikts.

6. Mission und Historisierung als strukturelle Konsequenz der Diaspora-Situation

Der Missionsgedanke ist kein spater Zusatz und keine nachtragliche Jesus-
Worteinlage, sondern ergibt sich logisch aus der Entstehungssituation des
Evangeliums selbst.

Das Ur-Evangelium entsteht:
nach 70 n. Chr.
auBerhalb Palastinas
in der judisch-hellenistischen Diaspora
unter Menschen, die dauerhaft mit Nichtjuden zusammenleben

In dieser Situation waren die Grundannahmen des Urjudentums nicht mehr
praktikabel:

der Tempel war zerstort,

Opferkult unmaoglich,

ethnisch-religiose Abgrenzung funktionierte nicht mehr,

religiose ldentitat musste vermittelbar werden.

Ein exklusiv judischer Heilsweg war unter diasporischen Bedingungen strukturell nicht
tragfahig. Mission war daher keine theologische Innovation, sondern eine soziale
Notwendigkeit.

Zugleich zeigte sich, dass ein rein mythisch-kosmologisches Erlosungsmodell fur neu
missionierte Gruppen schwer zuganglich war:

judische Begriffe (Messias, Pharisaer, Schriftgelehrte) setzten Vorwissen
voraus,

apokalyptische Symbolik blieb abstrakt,

kosmische Heilsmythen erzeugten geringe emotionale Bindung.

Die Antwort darauf war keine ,Erfindung”, sondern eine narrative Konkretisierung:
Einbettung der Heilsgestalt in Zeit, Ort und Verwaltung,
Entwicklung einer erzahlbaren Biographie,
moralisch nachvollziehbare Konflikte,
Identifikationsangebote uber Leiden, Unrecht und Hoffnung.

Der Missionsauftrag ist daher strukturell im markinisch-lukanischen Evangelientyp
angelegt:
universale Adressierung (,fur alle Volker"),



bewusste Distanzierung von ethnischer Exklusivitat,
Betonung von Ethik statt Gesetz,
Anerkennung romischer Ordnung bei gleichzeitiger Kritik religioser Macht.

Der erzahlte Jesus ist:
nicht lokal gebunden,
nicht tempelabhangig,
nicht gesetzesverankert,
uberall anschlussfahig.

Historisierung ist in diesem Modell kein Ursprung, sondern Werkzeug der Mission:
Sie macht die Botschaft erzahlbar, emotional greifbar und kulturell Gbertragbar.

Der historische Jesus setzt sich nicht durch, weil er urspringlicher ist,
sondern weil er missionarisch erfolgreicher ist.

7. Kanonbildung als Siegergeschichte

Zwischen Marcion und Tertullian:

setzt sich das historisierende Modell institutionell durch
konkurrierende Textformen werden als ,Verfalschung” diffamiert
Marcion wird zum Haretiker erklart

seine Position theologisch delegitimiert, nicht sachlich widerlegt

Der Vorwurf:
,Marcion lehre einen falschen Gott"
wirkt als Totschlagsargument, das:

den eigentlichen Streit (mythisch vs. historisch) verdeckt
Diskussion beendet, bevor sie beginnt

8. Ergebnis: Ein in sich stimmiges Entwicklungsmodell

Dieses Modell erklart ohne Zusatzannahmen:

warum frihe Texte keinen historischen Jesus kennen,

warum die erste Juden-christliche Gemeinschaft der Apostel keinerlei Spuren
in Judaa hinterlassen hat,

warum Evangelien literarisch konstruiert sind,

warum die Pilatus-Szene fruh, aber nicht historisch ist,



warum sie eine innerjudische Anklage darstellt,

warum Marcion bereits ausgepragte Textvielfalt bezeugt,
warum Historisierung zunimmt,

warum sich das historisierende Modell durchsetzt,
warum Kanonbildung polemisch verlauft.

Es macht weniger Annahmen als das traditionelle Modell — und erklart mehr.

Marcion, Reform und die Ironie des Erfolgs
Epilog

Das Evangelium, das Marcion im frihen 2. Jahrhundert vorfand und verwendete, war nicht als
Grundung einer neuen Religion konzipiert. Es verstand sich — ebenso wie viele frihchristliche
Stromungen — als Weiterentwicklung des Judentums unter veranderten historischen
Bedingungen. Nicht Bruch um des Bruchs willen, sondern Reform im urspriinglichen Sinn:
Anpassung an eine Welt nach dem Tempel, nach dem Gesetzeskult, nach der national-religiosen
Zentralitat Jerusalems.

In der Diaspora hatte sich die religiose Wirklichkeit grundlegend verandert. Opfer, Tempel und
ethnische Abgrenzung waren nicht mehr tragfahig. Das Evangelium bot eine Alternative: eine
universalistische Ethik, eine heilsgeschichtliche Deutung des Scheiterns, eine Gottesbeziehung
ohne Kultzentrum. In diesem Kontext erschien das Alte Testament nicht mehr als tragende
Grundlage, sondern als Problem.

Marcion formulierte diesen Befund radikal, aber nicht willkurlich. Seine Kritik richtete sich nicht
gegen das Judentum als historische GroBe, sondern gegen die Verknlipfung des Evangeliums mit
Gesetz, Propheten und nationaler Heilsgeschichte. Er sah darin eine nachtragliche Uberformung,
die das Evangelium in eine Vergangenheit zurtickband, aus der es sich eigentlich befreit hatte.
Dass diese Kritik nicht aus der Luft gegriffen war, zeigt sich darin, dass selbst im rekonstruierten
marcionitischen Evangelium Gott als Vater Jesu erscheint — nicht als fremder oder zweiter Gott,
sondern als derselbe, nun aber neu verstandene Gott.

In einem entscheidenden Punkt hatte Marcion recht:

Das Alte Testament passte weder theologisch noch sozial bruchlos in die neue diasporische
Wirklichkeit. Es war fur eine Tempelreligion geschrieben, fur ein ethnisch definiertes Gottesvolk,
fur eine politische Hoffnung auf nationale Wiederherstellung. Diese Voraussetzungen waren nach
70 n. Chr. zerbrochen.

In einem anderen Punkt irrte Marcion — zumindest historisch:

Er unterschatzte die missionarische Kraft der Historisierung. Die entstehende Kirche erkannte,
dass ein konkret erzahlter, historisch verorteter Jesus erfolgreicher war als eine rein mythisch-
theologische Erlosungsgestalt. Die Einbindung in Geschichte, Genealogie und judische
Schrifttradition machte das Evangelium anschlussfahig, erzahlbar und emotional wirksam. Nicht



weil es wahrer war, sondern weil es funktionierte.

Die Kirche setzte sich durch — aber um den Preis innerer Spannungen. Mit der Integration des Alten
Testaments in den christlichen Kanon entstand ein theologisches Gebilde, das nie ganz koharent
war:

Ein Gesetz, das nicht mehr galt.

Eine Heilsgeschichte, die Uberholt war.

Ein Judentum, das vereinnahmt, aber zugleich delegitimiert wurde.

Als historisches Dokument bleibt das Alte Testament von unschatzbarem Wert. Als Bestandteil des
Kanons einer neuen, universalistischen Religion hingegen erwies es sich als dauerhaftes
Konfliktpotenzial. Der Versuch, es zugleich zu bewahren, umzudeuten und zu Uberwinden, fuhrte
zu theologischer Unscharfe — und historisch zu verhangnisvollen Konsequenzen.

Der Streit um Gesetz, Schrift und Legitimation wurde nicht nur textlich gefuhrt, sondern mit Macht.
Die Kirche Ubernahm das Alte Testament, entzog es dem Judentum und machte es zugleich zum
Beweis seiner eigenen Uberlegenheit. Diese Ambivalenz hat iiber Jahrhunderte zu Abgrenzung,
Verfolgung und Gewalt beigetragen.

So liegt die Ironie der Geschichte darin, dass Marcion theologisch scheiterte, aber analytisch vieles
klarer sah als seine Gegner.

Und dass sich das historisierende Christentum durchsetzte, nicht weil es stringenter war, sondern
weil es sozial, kulturell und missionarisch erfolgreicher war.

Nicht Wahrheit entschied — sondern Anschlussfahigkeit.

Appendix I:
Marcion — Zeuge friiher Textvielfalt

Marcion von Sinope lebte im frihen 2. Jahrhundert n. Chr. (ca. 85-160). Er stammte aus Sinope am
Schwarzen Meer und war als wohlhabender Kaufmann im dstlichen Mittelmeerraum tatig. Um etwa
140 n. Chr. hielt er sich nachweislich in Rom auf, wo er zunachst Teil der dortigen christlichen
Gemeinde war.

Marcion begegnete bereits einer ausgepragten Vielfalt christlicher Texte. Er kannte
unterschiedliche Evangelienfassungen sowie christliche Lehrschriften in voneinander
abweichenden Textformen. Eine festgelegte Sammlung autoritativer Schriften existierte zu diesem
Zeitpunkt noch nicht.

Besondere Bedeutung kommt dabei den paulinischen Briefen zu. Die alteste sichere Bezeugung
einer zusammenhangenden Sammlung paulinischer Texte findet sich erstmals bei Marcion.
AuBerhalb des marcionitischen Kontextes sind Paulusbriefe vor der Mitte des 2. Jahrhunderts



weder eindeutig bezeugt noch als Sammlung nachweisbar. In diesem Sinne ,entdeckt” Marcion die
Paulusbriefe fiir die christliche Offentlichkeit — nicht als deren Verfasser, sondern als erster
nachweisbarer Sammler, Redaktor und Nutzer.

Ob einzelne Paulusbriefe bereits zuvor kursierten, lasst sich historisch nicht mit Sicherheit
feststellen. Sicher ist jedoch, dass ihre Uberlieferung, Rezeption und kanonische Bedeutung erst
mit Marcion greifbar werden. Die paulinischen Texte existieren historisch nicht unabhangig von ihm
als klar identifizierbares Corpus.

Neben den Paulusbriefen verwendete Marcion ein Evangelium ohne Autorangabe, das in Umfang
und Struktur deutlich von den spater kanonischen Evangelien abwich. Dieses Evangelium war
kurzer, enthielt keine Kindheitsgeschichten und nur wenige Ruckbezuge auf das Alte Testament. In
der heutigen Forschung wird dieses Evangelium haufig als marcionitisches Evangelium bezeichnet
und von mehreren Autoren — insbesondere Matthias Klinghardt — als alter als die kanonischen
Evangelien eingeschatzt.

Marcion kritisierte die zunehmende Historisierung Jesu sowie die wachsende Anbindung
christlicher Texte an Gesetz und Propheten des Alten Testaments. Diese Kritik richtete sich nicht
gegen einzelne Textdetails, sondern gegen eine grundsatzliche Entwicklung der christlichen
Uberlieferung.

In der spateren kirchlichen Tradition wurde Marcion als Haretiker verurteilt. Ihm wurde unter
anderem die Lehre von zwei Gottern zugeschrieben. Diese Zuschreibung gilt in der heutigen
Forschung weithin als polemische Vereinfachung. Im rekonstruierten marcionitischen Evangelium
erscheint Gott auch bei Marcion als Vater Jesu, nicht als fremde oder zweite Gottheit.

Marcion gilt daher nicht als Erfinder einer neuen christlichen Lehre, sondern als zentraler Zeuge
einer fruhen Phase christlicher Textgeschichte, in der sowohl das Evangelium als auch die
paulinische Uberlieferung noch offen, variabel und nicht kanonisiert waren.

Appendix II:
Von der Vielfalt zum Kanon - ein Uberblick

Dieser Uberblick beansprucht nicht, eine neue Datierung festzuschreiben, sondern zu zeigen,
warum die traditionelle zeitliche Einordnung der Evangelien methodisch unsicher ist und warum die
friihe Textgeschichte offener war, als oft angenommen.

Der scheinbare Konsens: Harnacks Datierung

Eigentlich ist doch seit Adolf von Harnack alles klar. Er hat die frihchristlichen Dokumente
eindeutig zeitlich eingerahmt:

Paulus um 50 n. Chr., Markus: ca. 65-70 n. Chr., Matthaus: ca. 70-90 n. Chr., Lukas: ca. 70-90 n.
Chr. und zuletzt Johannes: ca. 90-100 n. Chr.



Seit ca. 100 Jahren ist das der akademische Standard.

Und nun kommen neue Theologen, und datieren das alles auf das Ende des 2. Jahrhunderts? Wie
geht das?

Zunachst ist festzuhalten, dass diese theologischen Thesen keineswegs neu sind; bereits gegen
Ende des 19. Jahrhunderts wurden vergleichbare Positionen vertreten.

Schauen wir uns mal an, wie diese Datierungen im Detail funktionieren.

Was wir tatsachlich haben: Handschriftenlage

Denn eines gilt zu allererst: wir haben keine Evangelientexte vor Mitte des 3. Jahrhunderts.

Was wir haben sind, wie Bart D. Ehrman es so schon ausdruckte, ,copies of copies of copies”. Die
frihesten erhaltenen Fragmente sind klein und palaographisch unsicher datiert; die grof3en,
stabilen Textzeugen liegen dann vor allem im 4. Jahrhundert.

P52 — ein winziges Fragment — wird palaographisch haufig ins 2. Jahrhundert eingeordnet; je nach
Vergleichsmaterial werden auch spatere Ansatze diskutiert. Sicher ist daran vor allem: Die
Datierung bleibt breit.

Zwei Datierungsmethoden — und ihre Grenzen
Es gibt zwei urspringliche Wege zur Datierung. Schauen wir sie uns an und klaren wir, warum
beide Wege heute umstritten sind.

Das eigentliche Alter des Fundstilicks, des Papyrus - die Palaographie

Hierbei untersucht man Buchstabenformen, Ligaturen, Schreibrhythmus sowie Zeilenfuhrung eines
Dokuments und vergleicht es mit Dokumenten, deren Entstehungszeit bekannt ist.

Aber: das lasst nur einen sehr groben zeitlichen Spielraum zu. Ab ca. [ bis ca. - oft eher in
Generationen als in Jahrzehnten.

Man darf nicht vergessen, das romische Reich war riesig, ging uber dutzende Kulturen, regionale
Schreibschulen, Schreibtraditionen.

Neue ,Schreibweisen” haben sich nicht von heute auf morgen durchgesetzt, sie brauchten Zeit,
mussten alte Traditionen verdrangen.

Hier ging die fruhe moderne Theologie oft weit Uber die Moglichkeit dieser Datierungsmethode
hinaus und datierte teils Dokumente in ein ganz bestimmtes Jahrzehnt - was unserios ist. Das gibt
diese Methode schlicht nicht her.

Im Ubrigen: selbst im heutigen modernen Deutschland werden in den einzelnen Landern
unterschiedliche Schreibstile an den Grundschulen gelehrt.

Die andere Frage: wann wurde der urspriingliche Text dieser Kopie einer Kopie ... verfasst - die
literarisch-historische Methode.
Hier wird versucht, aus dem Text Beziehungen zu einem historischen Hintergrund zu finden. Man



pruft beispielsweise die Paulusbriefe Satz fur Satz, und versucht passende Deutungen zur
Gemeindegeschichte um 50 n. Chr. zu finden.

Und das gelang - aber auch Hermann Detering, der diesen Versuch an Hand des
Thessalonikerbriefes vor dem Gemeindehintergrund Ende des 2. Jahrhunderts unternahm.

Man kann also mit ein und der selben Methode zu sehr abweichenden Ergebnissen kommen. Da
hat wohl die Methode ein Problem. Sie ist anfallig dafur, das man findet was man sucht.

Was eben sehr spekulativ ist.

Gut zu wissen ist: die Probleme beider Methoden sind heute in der theologischen Forschung gut
bekannt, und werden daher wenn uberhaupt nur noch sehr vorsichtig angewandt.

Gut 100 Jahre hat man an der Datierung von Harnack festgehalten - ohne das erneute
Uberpriifungen in nennenswerten Menge versucht worden waren.

Hier sei ein kleiner Vorwurf erlaubt: Einsteins Relativitatsgesetze wurden im gleichen Zeitraum
tausendfach Uberpruft, sehr kritisch. Das hat ihnen nicht geschadet.

Dies ist ein klares Versaumnis der Theologie - vielleicht weil Harnacks Datierung so gut zur
erzahlten Geschichte passte?

Das Schweigen der Quellen vor 170 n. Chr.
Aber wie kommt nun Vinzent zu seiner Aussage: Keines der kanonischen Evangelien ist vor 170 n.
Chr. bezeugt oder wird zitiert. Es ist als hatte es sie nicht gegeben.

Das ist ein historischer Fakt, den auch seine Gegner anerkennen. Und ja, es gibt schriftliche
Zeugnisse aus der Zeit, aber eben keine Zeugnisse der kanonischen Evangelien.

These der Gegner haufig: Vielleicht haben wir die Dokumente nur noch nicht gefunden.
Wissenschaftlich ist das allerdings nicht.

Wissenschaft geht von vorhandenen Befunden aus und entwickelt daraus Modelle, die bei neuen
Erkenntnissen korrigiert werden. Ein Modell aufrechtzuerhalten mit dem Hinweis, die passenden
Belege konnten eines Tages noch auftauchen, verlasst diesen methodischen Rahmen.

Von der Vielfalt zum Vier-Evangelien-Kanon
Unter Voraussetzung der genannten Pramissen

Wir gehen davon aus: Marcion hatte ein Evangelium, noch ohne Namensnennung, kurzer, weniger
historisierend. Marcionitische Gemeinden sind uber Jahrhunderte bezeugt, und kirchliche Autoren
setzen sich wiederholt mit ihrem Evangelium auseinander. Wie lange dieses in einzelnen Regionen
liturgisch in Gebrauch blieb, ist schwerer zu fassen — aber die Textvielfalt bleibt Uber lange Zeit
sichtbar.

Belegt ist ebenfalls, das sich schon Marcion mit einer groBen Vielfalt an Textvarianten
auseinandersetzen musste, und die zunehmende Historisierung beklagte.

Nach Matthias Klinghardt wurde daraus dann ab ca. 170 das kanonische Vier-Evangelienbuch.



Tertullian, der Marcion scharf kritisierte, tat dies lange nach dem Tode Marcions, wohl Anfang des
3. Jhd. Ihm lag das Vier-Evangelienbuch und Marcions Evangelium vor, ebenso wie Epiphanius von
Salamis im 4. Jhd.

Durchgesetzt hat sich das Vier-Evangelienbuch im liturgischen Gebrauch aber noch lange nicht.
Historisch nachgewiesen ist, das viele Gemeinden noch Jahrhunderte lang ihre bisherigen alten
Texte weiter verwendeten und an ihnen festhielten.

Es gab sogar eine Evangelienharmonie von Tatian (Diatessaron), die in Gebrauch war. Er hat
schlicht aus den vier Evangelien eines gemacht.
Bunte Textvielfalt bleibt also lange bezeugt.

Vulgata, Vereinheitlichung und lange Uberginge

382 n. Chr. stellt nun Hieronymus im Auftrag des Papstes aus den vielen kursierenden Texten, die
er selbst bezeugt, eine erste Bibel zusammen - die Vulgata.

Der Versuch der Vereinheitlichung ist begonnen.

Abgeschlossen wurde die Arbeit des Hieronymus ca. 405 n. Chr.

Hat sich nun die Bibel durchgesetzt? Nein - noch lange nicht. Dazu mussten erst Kopien der
Vulgata hergestellt werden - auf teurem Pergament.

In guter Schreiber brauchte dazu 1-2 Jahre. Und das Pergament musste man sich erstmal leisten
konnen.

Um 420 n. Chr. durften die ersten Eliten ihr Exemplar in der Hand gehalten haben. Bis die
Verbreitung in alle Gemeinden abgeschlossen sein sollte, vergingen noch viele Generationen.
Erst Jahrhunderte spater scheint so langsam die Vereinheitlichung sichtbarer zu werden.

Ist damit die Geschichte der Evangelientexte am Ende angekommen?

Textgeschichte endet nicht — auch nicht im 20. Jahrhundert

Keineswegs. Auch im Mittelalter gab es noch redaktionelle Eingriffe durch Papste, die mit einzelnen
Stellen unzufrieden waren.

Ende des 16. Jahrhunderts lie3 Papst Sixtus V. eine offizielle Revision der Vulgata erstellen (1590).
Diese Ausgabe enthielt neben Druck- und Textfehlern auch eigenmachtige redaktionelle Eingriffe
und erwies sich insgesamt als problematisch; sie wurde daher nach seinem Tod zurlickgezogen.
Papst Clemens VIII. veranlasste eine erneute Uberarbeitung, aus der 1592 die sogenannte Vulgata
Clementina hervorging, die tUber Jahrhunderte hinweg die maBgebliche Bibelfassung der
katholischen Kirche blieb.

Und noch nach 1945 hat die evangelische Redaktion Anderungen an den Ubersetzungen
vorgenommen:

Kirchenkritiker wie Deschner und Buggle haben wiederholt darauf hingewiesen, dass besonders
gewaltbesetzte Bilder des Alten Testaments in der Nachkriegszeit in den Ubersetzungen
sprachlich entscharft wurden — nicht durch neue Handschriften, sondern durch veranderte



Sensibilitat.

Appendix Ill:

Glaube ohne historischen Jesus — was bleibt?

Personliche SchluBbemerkung

Da ist er nun, der Elefant im Raum. Der historische Jesus steht unter Zweifeln wie nie zuvor.
Beweisen laBt sich auf der derzeitigen Faktenlage weder das eine noch das andere eindeutig.
Aber es gibt Wahrscheinlichkeiten, verstarkt durch mehr und neue Offenheit in der theologischen
Forschung.

Es gibt Theologen, die den Elefant schlicht nicht sehen wollen. Und solche, die ihn durchaus sehen
konnten, aber die Augen fest zukneifen. Zu denen wurde ich Bart D. Ehrman rechnen, der mit
groBer Offenheit und kritischem Blick begann, heute jedoch bewusst an der Annahme eines
historischen Jesus festhalt — auch, um die Grenze zwischen radikaler Kritik und theologischer
Anschlussfahigkeit zu wahren.

Und schlieB3lich gibt es Theologen, die den Elefanten durchaus sehen, ihn aber nicht aussprechen.

Es gibt berechtigte Befurchtungen, was geschieht mit dem Glauben, den Glaubigen, den
Institutionen, wenn die Wahrscheinlichkeiten hin zu einem mythischen Jesus kippen?

Aber gehen wir die Frage doch andersherum an: was hat sich bei den frUhen Christen geandert,
sollte aus dem mythischen ein historischer Jesus geworden sein?

Der Gottglaube? Nein, der blieb. Eine neue Botschaft? Nun, die Kernbotschaft Jesu ist immer noch
vorhanden. Jedoch wurde sie mit der Zeit durch einen ausufernden Personenkult Uberdeckt. Die
Anzahl der zu verehrenden Personen stieg von Jahrhundert zu Jahrhundert. Von Jesus zu Maria
und Josef, Anna der GroBmutter, den Aposteln, Martyrern und Heiligen, bis hin zu modernen
Heiligenfiguren, deren Verehrung mit der urspringlichen Botschaft kaum noch verbunden ist.

Ihr Beitrag zur Botschaft Jesu ist gering — oft verdecken sie sie eher, als dass sie sie klaren.

Also fragen wir nicht, was haben wir zu verlieren, sondern was haben wir zu gewinnen: eine
Ruckbesinnung auf den Kern. Auf das, was Christsein wirklich ausmacht.

Vielleicht also doch mehr Chance als Gefahr?

Klaus Schnaible, Pommelsbrunn, Dezember 2025/Januar 2026 (1.05)



